
33

La negatividad daimónica. 
Sacrificio, dóxa y discurso  
en Jan Patočka

Carlos Contreras Medina

“Hay cosas por las que vale la pena sufrir”.
Jan Patočka1

I. La crisis del discurso: de la dóxa aristotélica  
al Gerede heideggeriano

La filosofía de Jan Patočka emerge como una respuesta feno-
menológica a la crisis espiritual y política que aflige a la civiliza-
ción europea contemporánea, una crisis que se hace manifiesta de 
manera paradigmática en la degradación del discurso público y la 
consecuente clausura de un espacio político auténtico. Para com-
prender la radicalidad de la propuesta de Patočka, es necesario 
trazar una ruta genealógica de esta patología discursiva, que se 
extiende desde el ideal clásico de la polis como un ámbito de habla 
significativa hasta el diagnóstico heideggeriano de la inautentici-
dad en la era de la técnica. La propuesta de Patočka se inspira en 
el objetivo expresado por Husserl en su última gran obra, la Crisis 
de las ciencias europeas. Como reacción a esta “crisis” de la raciona-
lidad que acompaña el auge del positivismo, Husserl buscó una 

1 Jan Patočka, “What We Can and Cannot Expect from Charta 77”, en Jan 
Patočka: Philosophy and Selected Writings. University of Chicago Press, 
Chicago, 1989, 346.



34

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

renovación del espíritu que estaba en el corazón de la cultura occi-
dental: el espíritu de la razón.  Patočka, quizás el último discípulo 
de Husserl, asumió la tarea de proseguir y clarificar esta línea de 
pensamiento2.

El punto de partida para este análisis se encuentra en la con-
cepción aristotélica de la polis. Lejos de ser un mero agregado de 
individuos, la polis es para Aristóteles el lugar donde la praxis 
humana alcanza su más alta expresión3, un espacio constituido de 
manera fundamental por el lógos. En este contexto y a diferencia 
de Platón, para el estagirita la dóxa no es un mero parecer subje-
tivo, sino el tejido conectivo de la comunidad, las creencias com-
partidas y reputadas que forman la base de la deliberación pública 
(endóxa)4. Ciertamente, la dóxa adquiere su plena validez solo a tra-
vés de su articulación con la phrónēsis: aquella virtud intelectual 
que permite al ciudadano deliberar correctamente sobre lo bueno 
y conveniente para la vida en su totalidad, captando el momento 
oportuno (kairós) para la acción5. Es esta articulación prudencial 
de la dóxa la que daría lugar al establecimiento del nómos como 
una orientación hacia fines que no serían reducibles a una “capa-
cidad” técnica (téchnē)6. De esta manera, Aristóteles nos presenta 
una esfera pública donde el discurso está intrínsecamente ligado 
al juicio ético y a la vida comunitaria, un espacio en el que el 
“habla” y la “acción” se orientan hacia la vida buena.

2 Edward F. Findlay, Caring for the Soul in a Postmodern Age: Politics and 
Phenomenology in the Thought of Jan Patočka. State University of New York 
Press, Albany, 2002, 2.

3 Aristóteles, Política. Gredos, Madrid, 1988, 1253a.
4 Aristóteles, Retórica. Gredos, Madrid,1990, 1355a.
5 Aristóteles, Ética a Nicómaco. Gredos, Madrid, 1985, 1140b.
6 Ídem.



35

Carlos Contreras Medina

Ahora bien, la condición moderna representaría una inver-
sión patológica de este ideal. Como es sabido, Heidegger, en su ana-
lítica existencial de Ser y Tiempo, ofrece un diagnóstico incisivo de 
esta decadencia a través de su concepto de Gerede (habladuría)7.  
El Gerede es la modalidad impropia del Rede (discurso), el modo 
en que el lenguaje se manifiesta en la cotidianidad del “uno” (das 
Man). En el Gerede, el lenguaje se desarraiga de su fundamento en 
la cosa misma (die Sache selbst), circulando de manera repetitiva y 
superficial8. Se propaga una comprensión aparente que exime al 
Dasein de la necesidad de una apropiación originaria del sentido9. 
Heidegger afirma que “la habladuría es la posibilidad de com-
prenderlo todo sin apropiación previa de la cosa”10. Este discurso 
nivelado y ambiguo no solo cierra la posibilidad de un cuestiona-
miento auténtico, sino que genera un estado de desarraigo o falta 
de fundamento (Bodenlosigkeit). Paradójicamente, esta carencia de 
fundamento no se experimenta como una crisis o una inseguri-

7 Martin Heidegger, Being and Time. Harper & Row, Nueva York, 1962, 211 
(§35): “La expresión ‘habladuría’ [Gerede] no debe usarse aquí en una 
significación ‘despectiva’. Terminológicamente, significa un fenómeno 
positivo que constituye el tipo de Ser de la comprensión e interpretación 
del Dasein cotidiano”. Traducción propia.

8 Ibíd., 212-213 (§35): “El discurso, que es la interpretación tal como se 
expresa y se habla, ha sido arrancado de la autenticidad primordial del 
acto de comprender... ha sido desarraigado [entwurzelt]”. Traducción pro-
pia.

9 Ibíd., 213 (§35): “Al mantenerse en la habladuría, el Dasein... queda aislado 
de sus relaciones de Ser primarias y primordiales hacia el mundo, hacia 
el Ser-con y hacia su propio Ser-en”. Traducción propia.

10 El Gerede “desarraiga al comprender de su suelo” y fomenta una com-
prensión que, al no requerir una confrontación genuina con el ente, se 
convierte en una barrera para el acceso originario. Cfr.  Heidegger, Being 
and Time, 213 (§35). 



36

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

dad, sino como una forma de seguridad y autoafirmación: “la cosa 
es así porque se dice”11. 

Esta patología del discurso es precisamente lo que Patočka 
identifica como una dóxa sin phrónēsis, una verdad automatizada 
que confunde la circulación con la validez y el procedimiento con 
la justificación. La esfera pública moderna, dominada por la lógica 
de la optimización técnica, queda desprovista de la densidad 
temporal del juicio sobre los fines, preparando el terreno para la 
“inhospitalidad” del mundo técnico absoluto. Patočka compren-
dió que la fenomenología trascendental de Husserl, a pesar de 
su valiosa intuición sobre la experiencia directa, era en muchos 
aspectos inadecuada para la tarea de una “renovación la razón”12. 
Husserl permanece anclado en el pensamiento de la Ilustración en 
cuanto a la noción de “razón” que pretende renovar. Patočka, por 
su parte, apunta una renovación que, reconociendo el valor propio 
de una comprensión “antigua” de la razón, ve como paso necesa-
rio la revisión de esta noción por parte de la crítica contemporá-
nea. Es uno de los motivos por los que el filósofo checo se dirige 
a la obra de Heidegger. Este le proporcionará una exploración 
temática que subraya la importancia que tiene lo histórico para la 
comprensión del “estar” situado temporalmente del ser humano13. 
De esta forma, la crisis contemporánea pudiera ser comprendida 
como parte de un trayecto ontológico en la estructura misma de 

11 Ídem: “Lo que se dice en el hablar como tal, se extiende en círculos más 
amplios y adquiere un carácter autoritativo. Las cosas son así porque ‘se’ 
dice así [man sagt es so]... La habladuría, por su propia naturaleza, es un 
cerrar, ya que obstruye cualquier nueva investigación y cualquier dis-
puta sobre lo que se ha asumido y transmitido”. Traducción propia. 

12 Findlay, Caring for the Soul, 3. Patočka consideraba que la búsqueda de 
Husserl de una filosofía universal en la tradición cartesiana era inapro-
piada para una “renovación” de la razón.

13 Ídem. 



37

Carlos Contreras Medina

cómo el lenguaje manifiesta el mundo y constituye lo público. 
La intervención de Patočka no será, por tanto, un mero llamado 
a la ética, sino un contramovimiento fenomenológico que busca 
fundar un nuevo modo —verdaderamente auténtico— de habla 
pública.

II. La fenomenología de la existencia como movimiento

Frente a la crisis del discurso y la clausura del espacio político, 
Patočka desarrolla una ontología fundamental que sirve como 
marco para su respuesta. Su teoría de los tres movimientos de la 
existencia humana representa una crítica radical a la metafísica 
de la subjetividad que, en su opinión, persiste tanto en la fenome-
nología trascendental de Husserl14 como en la analítica existencial 
de Heidegger15. Patočka redefine la existencia misma no como una 

14 Jan Patočka, “Nachwort des Autors zur tschechischen Neuausgabe 
(1970)”, en Die natürliche Welt als philosophisches Problem, citado en James 
Dodd, The Heresies of Jan Patočka: Phenomenology, History, and Politics.  
Northwestern University Press, Evanston, IL, 2023, 37: “Ya no podemos 
aceptar la interpretación de la ‘reducción fenomenológica’ como una 
reflexión absoluta que conduciría a un fundamento absoluto y apodícti-
camente cierto del mundo en la subjetividad transcendental”. Traducción 
propia.

15 Jan Patočka, “Cartesianism and Phenomenology”, en Jan Patočka: Philo-
sophy and Selected Writings. University of Chicago Press, Chicago, 1989, 
321: “Podemos dudar de que la ontología fundamental [de Heidegger] 
sea también adecuada para servir como una proyección ontológica de 
una ciencia o ciencias del hombre. [...] Ciertamente, una ontología fun-
damental hace posible una comprensión de la vida humana tanto en 
su caída en la inhumanidad como en su alcance moral; pero, ¿es lo que 
ofrece una base suficiente para una filosofía del hombre en comunidad, 
en el lenguaje y la costumbre, en su generatividad esencial, su tradición y 
su historicidad?”. Traducción propia. Véase también, Jan Patočka, citado 
en James Dodd, The Heresies of Jan Patočka, 65: “Parece que la analítica de 
Heidegger hace que su ontología de la existencia sea excesivamente formal; 
aunque la praxis es la forma original de la claridad, nunca toma en con-



38

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

sustancia pensante estática (substantia cogitans), sino como movi-
miento16, a partir de una radicalización de la kínēsis aristotélica17 
y la temporalidad heideggeriana18. Estos movimientos no son 
etapas cronológicas19 ni categorías psicológicas, sino estructuras 
ontológicas dinámicas y copresentes que constituyen el ser-en-el-

sideración el hecho de que la praxis original es necesaria y en principio 
la actividad de un sujeto corporal, que la encarnación debe tener por 
tanto un estatus ontológico que no puede ser idéntico al del cuerpo que 
se encuentra como presente aquí y ahora”. Cursivas añadidas. Traducción 
propia. 

16 Jan Patočka, “The ‘Natural’ World and Phenomenology”, en Jan Patočka: 
Philosophy and Selected Writings, 277: “Nuestro propósito es intentar una 
filosofía que tome el movimiento como su concepto y principio básico”. 
Traducción propia.

17 Jan Patočka, manuscrito no publicado, citado en James Dodd, The Here-
sies of Jan Patočka, 64: “Para comprender el movimiento de la existencia 
humana, necesitamos radicalizar la concepción aristotélica del movi-
miento. Las posibilidades que fundamentan el movimiento no tienen un 
portador preexistente, ningún referente necesario que se mantenga está-
ticamente en su base, sino que toda síntesis, toda interconexión interna 
del movimiento, tiene lugar únicamente dentro de él”. Traducción propia.

18 Esta radicalización consiste en “llenar” la estructura formal de la tem-
poralidad heideggeriana con la realidad concreta de la corporeidad. El 
movimiento no es solo una proyección temporal abstracta, sino el dina-
mismo físico de un cuerpo que se relaciona con el mundo. Es el cuerpo 
el que traduce la estructura formal del “por mor de” (worumwillen) hei-
deggeriano en una tarea concreta. Cfr. Jan Patočka, “Supplement (1970)” 
citado en James Dodd, The Heresies of Jan Patočka: 153: “Lo que hace el 
vínculo entre el ‘por mor de’ y lo que de ello se sigue como nuestra tarea 
concreta queda sin resolver en el esquema de Heidegger. Creo que el vín-
culo reside en la encarnación de la vida: lo que puedo hacer viene dado 
por lo que me permite hacer cualquier cosa, y eso es mi corporeidad, que 
debo asumir antes de todas las posibilidades libres”. Traducción propia.

19 Jan Patočka, Body, Community, Language, World. Open Court, Chicago, 
1998, 147: “[No es] una trinidad de momentos indiferenciados, sino más 
bien una trinidad de movimientos en los que se despliega nuestra vida”. 
Traducción propia.



39

Carlos Contreras Medina

mundo del existente humano20. Patočka busca explorar las posibi-
lidades del ser humano de una manera que no sea especulativa ni 
abstracta, sino que pueda “exhibirse descriptivamente”21. 

El primer movimiento de la existencia humana es el del 
arraigo-aceptación (Verankerung-Annahme). Es el modo primor-
dial y pre-reflexivo de estar anclado en el mundo a través del 
cuerpo.  Este movimiento describe la inserción del existente en 
una familia, una comunidad y una tradición; es el ser acogido en 
el “mundo de la vida” (Lebenswelt), en el de la existencia inme-
diata. Es un movimiento fundamentalmente afectivo, orientado 
hacia el pasado, que instaura la habitabilidad del mundo al sedi-
mentar hábitos, expectativas y una familiaridad prerracional con 
el entorno. Este movimiento está ligado a la “corporeidad vivida”, 
la noción de que la vida humana es una existencia corporal ade-
más de noética22. Sin este arraigo, que permite la preservación de 
la vida, los demás movimientos serían imposibles. El segundo 
movimiento es el de la defensa-(auto)extensión (Verteidigung-
Selbsterweiterung). Corresponde al ámbito del trabajo, la produc-
ción y la auto-preservación. Este movimiento organiza la vida a 
través de la razón instrumental, la mediación técnica y la asun-
ción de roles y funciones sociales. Es el movimiento de la existen-
cia en el modo del das Man heideggeriano, donde el ser humano 

20 Ídem: “Comprender la existencia como movimiento significa captar al 
hombre como un ser en y del mundo. Es un ser que no solo está en el 
mundo, como dice Heidegger (en el sentido de comprender el mundo), 
sino que es él mismo una parte del proceso del mundo”. Traducción pro-
pia.

21 Findlay, Caring for the Soul, 36. Patočka se apropia de la ontología hei-
deggeriana pero insiste en que sus constructos pueden ser demostrados 
descriptivamente, enraizados en la experiencia concreta.

22 Ibíd., 44. La “corporeidad vivida” es clave para la concepción de Patočka 
de la existencia como movimiento, entendiendo a los humanos como 
seres “en y del mundo”.



40

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

se proyecta en el mundo a través de sus obras para asegurar su 
subsistencia. Cuando este movimiento se absolutiza, como ocurre 
en la civilización tecnológica moderna, conduce a la alienación, a la 
funcionalización total de la existencia y al dominio del discurso 
inauténtico del Gerede. La vida se reduce a la gestión de recursos, 
perdiendo toda orientación hacia una totalidad de sentido. Este 
movimiento, en su absolutización, encarna la crisis de la raciona-
lidad que Husserl diagnosticó, donde los métodos de las ciencias 
exactas se convierten en el modo exclusivo de acceso a la reali-
dad23. 

El tercer movimiento es el de la irrupción-verdad (Durch-
bruch-Wahrheit) o “trascendencia”. Este movimiento representa 
una ruptura radical con la clausura y la seguridad del segundo. 
No es una simple continuación, sino un “quiebre” (Erschütterung) 
que sacude al existente de su inmersión en la vida funcionalizada. 
Se define por un estado de “problematización ininterrumpida” de 
la existencia, un distanciamiento crítico de lo dado que abre al ser 
humano a la pregunta por el sentido de la totalidad. Es el movi-
miento de la libertad, donde la existencia ya no se comprende a sí 
misma desde la perspectiva de la mera supervivencia, sino desde 
una confrontación con su propia finitud y una responsabilidad 
por el todo. Este movimiento, como se verá, encuentra su articula-
ción ética fundamental en el sacrificio. 

La concepción de la existencia como movimiento es, en sí 
misma, una tesis cosmológica-ontológica. Los modos de ser descri-
tos por Patočka no son meras formas en que los humanos actúan, 
sino modos en que la existencia es. De igual manera, el instrumen-
talismo del segundo movimiento es un modo ontológico, no solo 

23 Ibíd., 19. La crítica de Husserl al cientificismo parte de que, la transferen-
cia de la validez ontológica a las construcciones de la ciencia, está en la 
raíz de la crisis de la racionalidad occidental.



41

Carlos Contreras Medina

un patrón de comportamiento. Por consiguiente, el paso al tercer 
movimiento no es un simple cambio de actitud, sino un evento 
ontológico: una reestructuración fundamental del ser-en-el-mundo 
que posibilita, como se verá más adelante, una nueva concepción 
de lo político24.

III. El sacrificio como negatividad fundante:  
la articulación ética del tercer movimiento  
de la existencia

El núcleo argumentativo de la filosofía práctica de Patočka 
reside en su concepción del sacrificio, que opera como la articu-
lación ética del tercer movimiento de la existencia. Lejos de ser 
un acto nihilista, el sacrificio se revelará como una “negatividad 
fundante” que da lugar a una existencia auténtica y a una comu-
nidad política genuina. Para desentrañar su complejidad, es 
imperativo analizar la distinción que Patočka establece entre el 
“sacrificio por algo” y el “sacrificio por nada”. El “sacrificio por 
algo” permanece atrapado en la lógica instrumental y económica 
del segundo movimiento. Es un acto de intercambio: se renuncia a 
algo para obtener otra cosa, ya sea la seguridad, la gloria, la nación 
o un ideal positivo. Este tipo de sacrificio, aunque pueda parecer 
heroico, no rompe con el cálculo de medios y fines que define a la 
civilización tecnológica25. Por el contrario, el “sacrificio por nada” 
es un acto radical que renuncia a esta lógica por completo. No per-
sigue ningún objetivo positivo u objetivable; es un sacrificio que 
no espera ningún beneficio a cambio, ni en este mundo ni en otro.  
Es la entrega de la propia vida, o de una de sus dimensiones, en 
nombre de aquello que es más valioso: la totalidad. Una totalidad 

24 James Dodd, The Heresies of Jan Patočka, 21. 
25 Ibíd., 200. El sacrificio “tradicional”, incluso cuando se despliega cínica-

mente en la propaganda, se evoca para rechazar la falta de sentido de la 
pérdida.



42

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

que nunca puede ser poseída o convertida en un objeto. Este acto, 
al trascender todo contenido particular, abre la existencia a un 
horizonte universal de sentido.  

Esta concepción del sacrificio funciona como una crítica 
directa a la modernidad y a la tecnociencia. El proyecto tecnoló-
gico moderno, que Heidegger analizó bajo el concepto de Gestell 
(dispositivo o emplazamiento), reduce toda la realidad, incluida 
la vida humana, a un recurso calculable, gestionable y disponible 
para su manipulación.  En este marco, la vida se define por su uti-
lidad y su capacidad de ser asegurada y prolongada. El sacrificio, 
como acto irreductible al cálculo y a la lógica de la auto-preserva-
ción, “representa una presencia persistente de algo que no aparece 
en el cálculo del mundo tecnológico”26. Es el momento en que el 
existente se confronta con su propia finitud, con la verdad de que 
la vida no es el valor supremo, y que “hay cosas por las que vale 
la pena sufrir”27. La resistencia a la finitud humana, en la forma 
de la promesa de que la victoria en la guerra nos protegerá de la 
muerte, se convierte, de esta manera, en un medio para justificar 
la dominación ideológica28. 

26 Jan Patočka, “The Dangers of Technicization in Science According to E. 
Husserl and the Essence of Technology as Danger according to M. Hei-
degger: Varna Lecture, 1973”, en Jan Patočka: Philosophy and Selected Wri-
tings, University of Chicago Press, Chicago, 1989, 337. Traducción propia. 

27 Jan Patočka, “Two Charta 77 Texts”, en Jan Patočka: Philosophy and Selected 
Writings, 346. Traducción propia. Esta afirmación, hecha en el contexto de 
la disidencia política, revela el núcleo ético de su pensamiento: la vida 
humana reconoce su dignidad cuando se orienta hacia valores que tras-
cienden la mera supervivencia.

28 Findlay, Caring for the Soul, 38. La ideología política, al sistematizar la 
vida en nombre de una idea (como la de que la mera vida es más signifi-
cativa que la vida libre), utiliza la resistencia a la finitud para justificar la 
dominación.



43

Carlos Contreras Medina

Aquí se revela la profunda conexión entre la ética del sacrifi-
cio de Patočka y la crítica heideggeriana al discurso inauténtico. 
El Gerede funciona creando una falsa seguridad, un sentido de 
fundamento en el “se dice” que oculta el Bodenlosigkeit —la falta 
de fundamento— radical de la existencia. El “sacrificio por nada” 
actúa como un antídoto ético-político a esta falsa seguridad. Al 
rechazar todos los fundamentos positivos e instrumentales ofre-
cidos por el segundo movimiento, el sacrificio abraza activamente 
la misma falta de fundamento que el Gerede pasivamente encubre. 
Esta “nada” por la que se sacrifica no es un vacío nihilista, sino la 
negación misma de la lógica instrumental de lo dado29.  Al asumir 
responsablemente este abismo, el existente transmuta una condi-
ción pasiva de caída30 e inautenticidad31 en el fundamento activo de 

29 Simas Čelutka, “Politics, Morality and Nothingness: On the Coherence 
of Jan Patočka’s Reflections on Sacrifice,” Metajournal, 2024. El “sacrificio 
por nada” es el despertar de un espíritu de problematicidad y cuestiona-
miento incesante, una potencia de negatividad.

30 En la analítica existencial de Ser y Tiempo, la “caída” (Verfallen) no tiene 
una connotación moral o teológica, como en la idea de una “caída” desde 
un estado de gracia. Es un término ontológico que describe un modo de 
ser fundamental y cotidiano del Dasein (el ser-ahí, el existente humano). 
La caída es la tendencia del Dasein a absorberse en el mundo de sus ocu-
paciones y en el “ser-con-otros” de una manera inauténtica. Este estado 
de ser se caracteriza por una inmersión en el “uno” o el “se” impersonal 
(das Man), donde el Dasein pierde su singularidad y se guía por la opinión 
pública, la curiosidad superficial y la ambigüedad. No es que el Dasein 
deje de ser o se separe de sí mismo; más bien, la caída es un modo de ser 
en el que el Dasein huye de sí mismo y de su propia finitud, perdiéndose 
en la familiaridad y seguridad del mundo cotidiano. Cfr. Martin Heide-
gger, Being and Time, 220 (§38): “Este ‘movimiento’ del ser-ahí en su ser 
cotidiano, lo llamamos la caída [Verfallen] del ser-ahí. [...] El ser-ahí ha 
caído, en primera instancia, de sí mismo como una potencialidad autén-
tica para ser su sí-mismo, y ha caído ‘en’ el ‘mundo’”. Traducción propia.

31 Para Heidegger, los términos “autenticidad” (Eigentlichkeit) e “inautenti-
cidad” (Uneigentlichkeit) no son juicios morales sobre cómo se debe vivir. 
Son conceptos ontológicos que describen dos modos fundamentales del 



44

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

la libertad. La negatividad del sacrificio no elimina el desarraigo, 
sino que lo transforma en el terreno mismo desde el cual pueden surgir 
la responsabilidad y una comunidad política auténtica.

IV. La política del daimon: la solidaridad  
de los conmovidos y el cuidado del alma

Las consecuencias políticas de la ética del sacrificio de Patočka 
se concretan en su concepto de la “solidaridad de los conmovidos”. 
No se trata esta de una comunidad política fundada sobre una 
identidad compartida, un programa positivo o una ideología, sino 
sobre una experiencia común de crisis y ruptura. Nace en la “línea 
del frente”, ya sea la de la guerra o la de la confrontación exis-
tencial con un poder totalitario, un lugar donde las ilusiones de 
seguridad del segundo movimiento se derrumban. Es la comu-
nidad de aquellos que han sido “conmovidos” o “sacudidos” de 
su complacencia cotidiana y han confrontado la problematicidad 
radical de la existencia.  Esta solidaridad, por tanto, no se basa en 

ser del Dasein. La raíz de ambos términos es la palabra alemana eigen, 
que significa “propio”. Por lo tanto, la distinción fundamental es entre un 
modo de ser en el que el Dasein es “propio” de sí mismo y un modo en 
el que no lo es. La inautenticidad no es un estado inferior o “falso”, sino 
el modo de ser cotidiano y por defecto del Dasein. La autenticidad, por 
su parte, es una modificación de este estado cotidiano, un “hacerse pro-
pio” que surge de una confrontación con la estructura fundamental de la 
propia existencia. Cfr. Heidegger, Ser y tiempo, 369-370 (§64): “El Dasein es 
auténticamente sí-mismo en la primordial individualización de la callada 
resolutividad que se angustia. Como algo que guarda silencio, el auténtico 
ser-sí-mismo es precisamente aquello que no anda diciendo ‘yo’; pero en 
su reticencia, ‘es’ esa entidad arrojada como la cual puede ser auténtica-
mente. (...) El Cuidado no necesita ser fundado en un sí-mismo. Pero la 
existencialidad, como constitutiva del Cuidado, proporciona la constitu-
ción ontológica de la auto-constancia del Dasein, a la que pertenece, de 
acuerdo con el contenido estructural completo del Cuidado, su ser-caído 
fácticamente en la no-auto-constancia”. Traducción propia. 



45

Carlos Contreras Medina

“algo” (positivo) que sus miembros tienen en común, sino en la 
pérdida común de todo fundamento sólido. Es una solidaridad que 
se construye en la persecución y la incertidumbre32. 

La acción política de esta comunidad es descrita por Patočka 
como “daimónica”, en una clara alusión al daimon socrático.  
Su función no es construir programas positivos, sino, como el 
daimon de Sócrates, hablar “en advertencias y prohibiciones”33.  
Su papel es fundamentalmente negativo34 y crítico: resistir la  
clausura del sentido, oponerse a la fuerza totalizadora del 
poder moderno que busca eliminar toda problematicidad.  
Actúa como un mecanismo político «anti-Gerede”, reintrodu-
ciendo constantemente la pregunta por el sentido en la esfera 

32 Jan Patočka, Heretical Essays in the Philosophy of History. Open Court, Chi-
cago, 1996, 135.

33 Platón, Apología, 40a-c; 41d. Cfr. Jan Patočka, Heretical Essays in the  
Philosophy of History, 133-136. La referencia al daimon socrático es explícita 
y subraya la función apotropaica y crítica de esta forma de política.

34 En el marco de la filosofía fenomenológica de Jan Patočka, el concepto de 
negatividad, articulado de manera central en su texto Platonismo Negativo, 
constituye una categoría fundamental para la comprensión de la existen-
cia humana. Lejos de connotar una postura nihilista o una postulación 
sobre la ausencia de sentido, la negatividad representa la capacidad onto-
lógica del ser humano para distanciarse y desvincularse de la inmediatez 
del mundo dado (die Gegebenheit). No se trata de una anulación del ser, 
sino de la condición de posibilidad para una vida auténticamente libre y 
responsable. Patočka define la existencia humana a través de esta capaci-
dad de adoptar una distancia crítica frente a lo preestablecido, ya sea la 
facticidad del mundo material o las convenciones socio-culturales. Esta 
“negación” es un movimiento de trascendencia que interrumpe la absor-
ción del sujeto en la vida irreflexiva —el “movimiento de aceptación”— y 
abre un espacio para la interrogación y la búsqueda de sentido. Es, en 
esencia, un acto de libertad que “sacude” los significados heredados y no 
cuestionados, forzando al individuo a confrontar la problematicidad de 
su propia existencia. La similitud con la actitud de Sócrates es insoslaya-
ble. 



46

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

pública y quebrando el continuum del consenso inauténtico.  
Es una autoridad espiritual que no impone un nuevo orden, sino  
que preserva las condiciones para la deliberación al mantener 
abierta la cuestión del significado35. 

Esta visión política se arraiga en la original reapropiación de 
la herencia clásica hecha por el filosofo checo, articulada a tra-
vés de los conceptos de “Platonismo negativo”36 y “cuidado del 
alma”37 (epimeleia tēs psychēs). El “Platonismo negativo” de Patočka 
representa una innovación metodológica crucial que le permite 
construir una filosofía política post-heideggeriana sobre cimientos 
clásicos. En lugar de aceptar la crítica de Heidegger a Platón como 
el origen del “olvido del ser”, Patočka reinterpreta el chōrismós 
platónico —la separación entre el mundo sensible y el mundo de 
las ideas— no como una brecha ontológica entre dos “supuestos” 
reinos de entes, sino como la estructura fenomenológica misma 

35 Findlay, Caring for the Soul, 85. 
36 Cfr. Jan Patočka, “Negative Platonism: Reflections Concerning the Rise, 

the Scope, and the Demise of Metaphysics–and Whether Philosophy Can 
Survive It”, en Jan Patočka: Philosophy and Selected Writings, University of 
Chicago Press, Chicago, 1989.  

37 Para Patočka, el “cuidado del alma” es la herencia fundamental del pen-
samiento socrático-platónico y la noción que define la esencia espiritual 
de Europa. Lejos de ser una práctica ascética o una preocupación meta-
física por una sustancia inmaterial, el cuidado del alma es una postura 
existencial: una forma de vida orientada hacia la verdad y la responsabi-
lidad, que se opone a una existencia meramente biológica o irreflexiva. 
A su vez, el cuidado del alma implica vivir en un estado de constante 
“problematicidad”, que se traduce en el abandono de la seguridad de las 
respuestas preestablecidas y aceptar que la existencia es fundamental-
mente una pregunta abierta. Patočka identifica a Sócrates como la figura 
paradigmática de esta actitud: un hombre cuya vida entera fue un exa-
men constante de sí mismo y de los demás, demostrando, como es sabido, 
que una vida no examinada no merece ser vivida. Cfr. Jan Patočka, Plato 
and Europe, Stanford University Press, Stanford, 2002, 71.



47

Carlos Contreras Medina

de la libertad humana.  Esta “separación” es la capacidad de tras-
cender lo inmediatamente dado, de tomar distancia del mundo 
para poder interrogarlo como un todo38.  La Idea platónica, en esta 
lectura no-metafísica, ya no es un ente suprasensible, sino el “sím-
bolo” de esta libertad trascendente que nos permite ver en lo dado 
“algo más de lo que está directamente contenido en la donación”39. 
El Platonismo negativo sería una “filosofía purificada de preten-
siones metafísicas”40.

38 Johann P. Arnason, “The Idea of Negative Platonism: Jan Patočka’s Criti-
que and Recovery of Metaphysics”, Investigaciones Fenomenológicas 4, 2004. 
En la relectura de Patočka, el reino de las ideas se convierte en un “sím-
bolo” de la libertad humana, entendida como la capacidad de trascender 
el mundo y captarlo como un horizonte totalizador. 

 También, Ullmann, Tamás. “Negative Platonism and the Appearance-
Problem”. En Jan Patočka and the Heritage of Phenomenology: Centenary 
Papers, editado por Ivan Chvatík y Erika Abrams, 71–85. Contributions to 
Phenomenology 61. Springer, Dordrecht, 2011.

39 La Idea platónica, despojada de su carácter de objeto suprasensible, se 
convierte en “el origen y la fuente de toda objetivación humana”. Cfr. Jan 
Patočka, “Negative Platonism”, 199. Traducción propia. 

40 Eddo Evink, “The Relevance of Patočka’s ‘Negative Platonism’”, en Jan 
Patočka and the Heritage of Phenomenology: Centenary Papers, ed. Ivan Chva-
tík y Erika Abrams, Springer, Dordrecht, 2011, 67. Traducción propia. La 
crítica de Jan Patočka a la metafísica no es un rechazo total de la tradición 
filosófica, sino una distinción crucial entre la metafísica clásica y lo que 
él denomina la metafísica de la modernidad o “metafísica positiva”. Su 
objeción se dirige fundamentalmente a esta última, la cual identifica no 
tanto con un sistema filosófico explícito, sino con el proyecto global de 
la ciencia y la técnica modernas que busca un dominio absoluto y cal-
culador sobre la totalidad del ser. Patočka sostiene que la metafísica ori-
ginal, la de Platón, nacía de la experiencia de la libertad y del asombro, 
de la “problematicidad” de la existencia. Era una búsqueda abierta del 
sentido. Sin embargo, esta búsqueda degeneró a lo largo de la historia 
en un intento de construir sistemas cerrados que pretendían ofrecer una 
explicación definitiva y objetiva de la realidad. Es en la modernidad 
donde este impulso alcanza su culminación más peligrosa. La metafísica 
moderna, según Patočka, es “positiva” porque pretende conocer y domi-
nar el todo a través de la suma y el análisis de sus partes. Se manifiesta 



48

/a neJatiYidad daiPónica�SacriIicio, dóxa y discurso en Jan Patočka

El “cuidado del alma” es, entonces, la praxis ética y política 
concreta de esta libertad. No se trata de una introspección pri-
vada, sino de un modo de vida, modelado sobre la actividad 
dialéctica de Sócrates, que consiste en un examen responsable y 
constante de los propios principios y de las opiniones comunes 
de la polis41.  El cuidado del alma es el acto de vivir en la problema-
ticidad, de resistir la certeza dogmática y de mantener abierta la 
pregunta por la justicia y la verdad42.  La “solidaridad de los con-

en la ciencia que reduce el mundo a un conjunto de objetos cuantifica-
bles y manipulables, perdiendo de vista el horizonte del “mundo de la 
vida” (Lebenswelt). Esta ciencia, a pesar de sus proclamas antimetafísi-
cas, se convierte en la forma más radical de metafísica al postular que 
la única realidad es aquella que puede ser objetivada, medida y contro-
lada. Para Patočka, este proyecto de dominación técnica es una forma de 
“titanismo”, una voluntad de poder que olvida la finitud humana y la 
naturaleza inagotable del ser. En este sentido, su crítica se alinea con la de 
Husserl y Heidegger sobre la crisis de las ciencias europeas y el peligro 
de la técnica (Gestell). Patočka denuncia que esta metafísica moderna del 
poder y la fuerza conduce a una “deshumanización”, donde el propio ser 
humano se convierte en un recurso más a ser gestionado. Su propuesta 
del “Platonismo Negativo” es, precisamente, un intento de recuperar el 
impulso original de la filosofía —el cuidado del alma, la vida en la pro-
blematicidad— como un antídoto contra esta metafísica de la dominación 
que caracteriza a la era moderna. Cfr. Jan Patočka, “Negative Platonism”, 
177; Jan Patočka, “The Dangers of Technicization”, 331.

 Cfr. Havel, Václav. “Remembering Jan Patočka: Opening Speech at the 
Conference in Prague, April 23, 2007”,en Jan Patočka and the Heritage of Phe-
nomenology: Centenary Papers, editado por Ivan Chvatík y Erika Abrams, 
XV–XVI. Contributions to Phenomenology 61. Springer, Dordrecht, 2011. 
Hopkins, Burt C. “Patočka's Phenomenological Appropriation of Plato”, 
en Jan Patočka and the Heritage of Phenomenology: Centenary Papers, editado 
por Ivan Chvatík y Erika Abrams, 39–54. Contributions to Phenomeno-
logy 61. Springer, Dordrecht, 2011.

41 Cfr. Jan Patočka, Plato and Europe, 87. El cuidado del alma “es el intento de 
encarnar lo que es eterno dentro del tiempo, y dentro del propio ser”. No 
es un intelectualismo pálido, sino una práctica existencial.

42 Cfr. Ivan Chvatík, “The Responsibility of the ‘Shaken’: Jan Patočka and 
His ‘Care for the Soul’ in the ‘Post-European’ World,” en Jan Patočka and 



49

Carlos Contreras Medina

movidos” es, en esencia, el cuidado del alma elevado a la forma 
de una comunidad política. Se trata de una política que denuncia 
la tragedia que supone desvincular el poder de la verdad; que no 
ofrece seguridad, sino que asume la responsabilidad de vivir en la 
intemperie, sin el refugio de las certezas preestablecidas43. De este 
modo, Patočka logra tender un puente entre el llamado socrático 
a la justicia y la crítica contemporánea a los fundamentos meta-
físicos, ofreciendo un recurso sugerente para pensar la política 
después del fin de la metafísica44. 

the Heritage of Phenomenology, ed. Ivan Chvatík y Erika Abrams, Springer,  
Cham, 2017, 263.

43 Ibíd., 270. 
44 Findlay, Caring for the Soul, 7. 


